
 

A Reappraisal of Pictographs  from Pathipara, Marayoor, 

District Idukki, Kerala 
 

Ajit Kumar1  
 

1.   Department  of  Archaeology,  University  of  Kerala,  Kariavattom  Campus, 

Thiruvananthapuram – 695 581, Kerala, India (Email: ajitkumarku@gmail.com) 
 

 

Received: 14 September 2018; Revised: 12 October 2018; Accepted: 05 November 2018 

Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6 (2018): 555‐574 
 

 

Abstract: The pictographs at Pathipara have been known  to connoisseurs of rock‐art  for over 44 years 

now. It  is the most enigmatic shelter  from the Marayoor region both  in terms of  its nature and motifs. 

Some of  the  largest anthropomorphic  figures and cattle representation occurs  in  this  shelter. The dates 

assigned  to pictographs  in  the shelter by scholars  in  the past range  from Mesolithic  to Historic.  In  the 

wake  of  new  evidences  emerging  from Dstretch  photos,  a  reappraisal  of  the  rock‐art  from  the  shelter 

deemed necessary and hence attempted in this article. 
 

 

Keywords:  Pictographs,  Pathipara,  Superimposition,  Bichrome,  Anthropomorphic 

Figure, Shamanistic, Theyyam 
 

 

Introduction 
Pathipara/Ezhuthpara/Ezhuthala shelter is 2 km west of the DFO’s office, Marayoor, on 

the pathway  to  the hamlet  of Koodakkad.  It was  first  brought  to  academic  light  by 

Padmanabhan Thampi (1976) and subsequently referred to in his PhD thesis (Thampi 

1983). This site cannot be called a shelter in the true perspective as it is a large boulder 

rising 12m high and 10m wide  like a projecting hood of a cobra hence called by  the 

locals as Pathipara (Pathi‐hood and Para‐stone) (Figure 1). The projecting hood in the 

rock and  the concavity beneath  it are sufficient  to shelter  the pictographs  from direct 

rain.  Ezhuthpara/Ezhuthala  is  a  common  term  in Kerala  to  denote  rock  shelters  or 

caverns with Petroglyphs or Pictographs, which are considered as an ancient writing.  
 

Environmental Settings 
The site is located amidst the forested tracts of the Marayoor hill ranges. The projecting 

gneiss  granite  rock  has developed  a  concavity  and within  it was  a  projecting  ledge 

which has now given away.  
 

Motifs 
The concavity of  the rock roughly measures 10 sq. m and contains a  large number of 

painted motifs.  The  landscape  and  the  concavity  in  the  rock  possibly  carried  some 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

556 

animistic  sacredness,  and hence  the paintings were done  consecutively over various 

periods of  time, as gleaned  from  the superimpositions or overlaps. There are at  least 

five  phases  noticed  in  the  paintings  and  the  last  phase  is  represented  by  white 

paintings followed by red painted English names. The paintings are found very high in 

the concavity of  the rock surface and  it would not have been possible  to create  them 

without  the help of a bamboo pole,  ladder or scaffolding.  It  is quite possible  that  the 

projecting rock ledge, now broken, also facilitated in creating the paintings.  
 

 
Figure 1: General View of the Shelter 

 

The motifs observed in the shelter are done in monochrome and bichrome, generally in 

the  flat‐wash  technique  (Figures  2a  and  2b). The most popularly used monochrome 

colours are red‐ochre and its variant shades. The dark reddish‐brown or burnt sienna 

the bottom, one  is  to  the  left. They have  ‘v’ shaped horns, elongated bodies, slightly 

upraised tail and stylistically demarcated hooves. The stylistic similarity noticed colour 

used  in  painting  the  bulls  is  apparently  the  earliest.  Paintings  are  also  noticed  in 

bichrome  (combination  of  red  and white)  as  in  the  anthropomorphic  figures  and  in 

white  colour  as well.  Ithyphallic  bulls  are  the most  popular motif.  These  bulls  are 

painted  in  three  different  styles.  There  are  four  bulls  in  dark  reddish‐brown  colour 

(Figures 3a and 3b). Three bulls towards the middle are oriented to the right and, one 

to the  left and  it  is  inferred that they are contemporaneous execution. These bulls are 

overlapped by the anthropomorphic figures. There are two more bulls almost in level 

with the shoulder of the central anthropomorphic figure, in the same style and facing 

opposite directions (Fig. 4 a and 4b).  



Kumar 2018: 555‐574 

557 

 
Figure 2a: View of Pictograph in the Rock Shelter 

 

 
Figure 2b: View of Pictograph in the Rock Shelter 

(Digitally Enhanced Image with DStretch) 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

558 

 
Figure 3a: The Main Anthropomorphic Figure 

 

 
Figure 3b: The Main Anthropomorphic Figure  

(Digitally Enhanced Image with DStretch) 



Kumar 2018: 555‐574 

559 

 
Figure 4a: Ithyphallic Bull Figurines 

 

 
Figure 4b: Ithyphallic Bull Figurines 

(Digitally Enhanced Image with DStretch) 
 

Painted  in red ochre  in  the  flat wash  technique,  is a  faded representation of a Nilgiri 

Tahr (Nilgiritragus hylocrius) (above the deer and behind the bull) (Figures 5a and 5b). 

Mathpal, in his work, has a reproduction of this Tahr (Mathpal 1998:  Pl. 1A and 2A). It 

can be clearly seen in DStretch photographs (Figures 3b and 5b). The horns of the Tahr 

are oriented backwards and the hooves are stylized. It is seen in shades of pink in the 

DStretch  photograph  (Figure  5b).  Superimposed  on  this  animal  figure  is  a  faded 

anthropomorphic  figure  in white  outlines with  a  body  filled with  a  series  of white 

meandering  lines  (Figure 5a and 5b). The  feet of  the anthropomorphic  figure overlap 

the vertically drawn Sambar deer  (Rusa unicolor). The Sambar deer  is outlined  in  red 

ochre colour and very naturalistically depicted. Further right  is another  incompletely 

drawn deer and some hand prints (Figure 6a and 6b).  



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

560 

 
Figure 5a: Sambar Deer and Tahr 

 

 
Figure 5b: Sambar Deer and Tahr 

(Digitally Enhanced Image with DStretch) 



Kumar 2018: 555‐574 

561 

 
Figure 6a: Sambar Deer and Hand Imprints 

 

 
Figure 6b: Sambar Deer and Hand Imprints 

(Digitally Enhanced Image with DStretch) 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

562 

 
Figure 7a: Bull, Deer etc to Lower Right of the Main Figure 

 

 
Figure 7b: Bull, Deer etc to Lower Right of the Main Figure 

(Digitally Enhanced Image with DStretch) 



Kumar 2018: 555‐574 

563 

To the right of the large anthropomorphic figure’s knee, is an ithyphallic bull to the left 

in a reddish‐orange hue and possibly done later than the reddish‐brown bulls (Figures 

7a and 7b). A Nilgiri Tahr or deer is noticed behind the bull, but it is almost indistinct 

while  viewed  directly.  It  is  observed  in  DeStretch  photos  with  a  pinkish‐red  hue 

(Figure 7b). The bull and the Nilgiri tahr (Hermitagus hylocrius) are overlapped by the 

third  anthropomorphic  figure  to  the  extreme  right  (Figure  8a).  To  the  right  of  this 

anthropomorphic figure is a vertically drawn bi‐conical shaped capsule with a median 

line (Figure 8b).  
 

A  third  anthropomorphic  figure  is  faded  and depicted  facing  left, with  raised  right 

hand  and  the  head  as  a  roundel  (Figure  8a).  It  is  the  largest  of  the  three 

anthropomorphic figures in the shelter. The raised hand is seemingly in a conflict with 

the anthropomorphic figure  in the centre. There are some detached vertically flowing 

lines depicted over his torso.  
 

Figure 8a: Anthropomorphic Figure Figure 8b: A bi‐conical Capsule 

(Digitally Enhanced Images with DStretch) 
 

The most  clearly  visible  anthropomorphic  figure  among  the  three  is  the  one  in  the 

centre  (Figures  3a  and  3b).  The  striated white  lines within  the  figure’s  body  draws 

similarity with paintings noticed on Russet Coated Ware associated with megaliths in 

south  India. This  anthropomorphic  figure  has  a  narrow waist  and  broad  shoulders; 

and his  right hand  is  raised up and  the  left  lowered. The  face  looks beastly or  like a 

bird.  These  anthropomorphic  figures  are  apparently  the  largest  Pictographs  in  the 

rock‐art of Kerala. These anthropomorphic figures apparently carried some totemic or 

magico‐religious  significance.  They  could  be  an  ancestral  or  a  protective  spirit 

perpetuated and invoked for successful hunts, or for the safety or for the wellbeing of 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

564 

humans and  live‐stock. Petroglyphs of anthropomorphic  figures associated with bull 

figurines and spirals have been  reported  from Buddhana  Jeddu  in coastal Karnataka 

region (Murugeshi 2015: 430‐433). 
 

The  Kani  tribesman  in  Thiruvananthapuram  district  offer  prayers  before  hunts  to 

ancestors and forest spirits for a successful hunt. They believe that after the prayers are 

offered to animistic gods, the hunter would be  lead to the place of the destined hunt, 

and they believe that the animal offers itself to be hunted.   
 

To the extreme right of the shelter is an elongated bi‐conical saucer shaped object with 

a median  line. A similar object noticed close to shamanistic figures has been reported 

from Kurugode in Karnataka (Mahadevaiah and Kumar 2015: 412, Fig. 22).   
 

 
Figure 9a: Writing in Red to the Bottom of the Shelter 

 

 
Figure 9b: Writing in Red to the Bottom of the Shelter 

(Digitally Enhanced Image with DStretch) 



Kumar 2018: 555‐574 

565 

To the bottom of the shelter there is a series of symbols in red colour running almost in 

a line. It is not clear to the naked eye and vents an alphabetical character (Figure 9 a). 

The  photograph  when  subjected  to  DStretch,  reveals  names  ‘Kala’  ‘Bharath’  and 

‘Bhayan’  or  ‘Bhayam’, written  in English  (Figure  9  b). English  education must have 

reached  the common masses  in  the Marayoor valley only  in  the  latter half of  the 20th 

century  CE.  This  graffiti  can  be  considered  vandalism  but  given  the  secluded  and 

protected nature of the site, and the colour used, it was apparently done by educated 

kids from the tribal habitation close by. It is faded and not fresh and hence apparently 

at least one or two decades old. This evidence clearly indicates that rock‐art tradition in 

Marayoor valley  continued  to modern  times. There are  similar  indications also  from 

Attala, Vayumala etc., which will be discussed below.  
 

 
Figure 10: To the Left Wall, A Man Toeing a Horse 

 

 
Figure 11: Anthropomorphic Figures as Though Running 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

566 

Towards the bottom right are some paintings in white done in flat wash style. One of 

the depictions  is a man toeing a horse (Figure 10). There  is a  large shamanistic figure 

and  further  to  the  right  of  it  are  two men  running  towards  each  other  (Figure  11). 

Along the same surface, further right though faded in white, are some magical squares 

with some sort of alphabet like formations within it (Figure 12a and 12b). Mathpal has 

a painted version of this faded motif in his work (Mathpal 1998 Plate 3B). 
 

 
Figure 12a: A Fading Large Magical Chart 



Kumar 2018: 555‐574 

567 

 

Figure 12b: A Fading Large Magical Chart (Digitally Enhanced Image with DStretch) 
 

Observations  
In a way, the Pictographs from Ezuthuala / Ezuthu para are symbolic writing, possibly 

with spiritual / ritualistic undertones. Ezuthala appears to contain some of the earliest 

pictographs  from  the  Marayoor  region.  Among  the  animal  representations  in  red 

colour, bulls predominate compared to other endemic wild species like Nilgiri tahr and 

deer. Among  the white coloured pictographs, horses  find depictions. No carnivorous 

animal  is  found  depicted.  Among  the  other  major  and  largest  depictions  are  the 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

568 

anthropomorphic  figures.  The  three  large  anthropomorphic  figures,  with  their  red 

outlined body and white serrated lines within, appear to carry animistic/ shamanistic/ 

protective/ divine/ exorcizing character. In ancient and prevalent ethnic/ tribal religious 

beliefs,  all  illness  and  malady  in  life  are  believed  to  be  caused  by  evil  spirits. 

Eradication of evil spirits and keeping them pacified was the essential duty assigned to 

shamans.  Shamans  using  chants  accompanied  by  drums,  bells  and  sacrifices,  and 

solicited help  from ancestral spirits or animistic gods  to eradicate evil spirits or keep 

them satisfied.   
 

Shamans  nearly  all  over  the world, while  practicing  their  craft,  disguise  their  faces 

using masks. They also use colourful straps of vegetation or cloth to adorn their body, 

and often  their hands hold weapons or  strips of  cloth or vegetation. The disguise  is 

probably  for  two reasons. One  is  to  lend  the shaman a divine status, overlooking his 

physical and social status, and the other, possibly for his own safety and wellbeing. In 

Kerala most  of  the  Theyyam  and  Thirra  performers  hail  from  the Malayan,  Velan, 

Vannan,and Peruvannan communities were considered as  the so called  ‘lower caste’. 

They  adopt  elaborate, makeup,  costumes  and masks  to  transform  into  the gods  and 

goddesses which the so called ‘higher communities’ worship. The costume, masks etc., 

definitely  plays  an  important  role  in  dispelling  the  so  called  ‘caste’  factor  of  the 

performers.  To  probe  this  facet  further,  the  author  discussed  the  issue  with  some 

practitioners of Theyyam  and Thirra  in Kerala. They  could not offer  any  reasonable 

explanation for coiffure and costumes used and could only state that it was part of an 

ancient tradition.   Shamans’ world over use masks and costumes possibly to disguise 

their  true persona before god. There  is belief  that a person who sees god  face  to  face 

would not survive, also finds reflection in the Bible, (Bible, Exod. XXXIII.20). 
  
The large shamanistic anthropomorphic figures painted in this shelter do seem to carry 

a  protective  character.  The  superimpositions  of  pictographs  in  the  snake  hood  like 

shelter  indicate  that  the  space was  reused over varied periods of  time, and possibly 

carried some animistic importance. In the rock paintings at Vellarikombai, shamanistic 

anthropomorphic  figures were  exclusively  painted  in  red.  The  local Kurumba  tribe 

now  residing  there  believes  that  it  was  created  by  their  ancestors.  They  attribute 

various names to the figures and hold them in reverence. Annually, shamans from the 

community conduct ceremonies to enhance the vitality of the painted divine forms, so 

that  their kith and kin, resources and  livestock remain protected.    It  is quite possible 

that anthropomorphic figures here carried a similar quotient. Evidences from Ezuthala 

also indicate that colour cannot be used to demarcate age. It also emerges from analysis 

that  it  is  rather  impossible  to date/place  all  the pictographs  in  red‐ochre  colour  to  a 

period earlier than the white coloured ones, as the English names clearly reveal the use 

of red colour up to modern times.  
 

Dates 
Paraphrasing  the  pictographic  activity  at  the  Ezuthala  site  into  different  cultural 

periods and understanding the meaning of the creations is a knotty issue. Thampi, who 



Kumar 2018: 555‐574 

569 

studied  them  first,  assigned  the  antelope,  cattle  and  horse  to  the Mesolithic  period, 

dating back to around 7000BC, the anthropomorphic figures to the Chalcolithic period 

of about 2000BC and others to the early historic period of 300BC (Gurukkal 2010 107). 

Following the classification adopted for rock‐ art at Bhimbhettka, Mathpal divided the 

rock  art  at Ezuthupara  into  four phases.  In his opinion, Phase  I,  represented by  the 

deer, tahr etc., date to the late Mesolithic (10,000‐4,000 BP), Phase II represented by the 

bulls are of Neolithic period dating  to around 3500 BP and paintings of Phase  III,  IV 

and V respectively go  to 2700, 2500 and 2200 BP, during Megalithic period. Recently, 

some  scholars  have  questioned  and  expressed  dissent  to  the  Mesolithic‐Neolithic 

association and feel that the whole corpus of Kerala’s rock‐art can only be dated from 

Megalithic to succeeding historic phases (Chandramaouli 2014 47).  
 

The dates deduced / assigned are often on the basis of animals depicted, or the style in 

which they are depicted. This method, however, is not foolproof, but neither can it be 

totally done away with.  In  this shelter, none of  the  local and wild species of animals 

(deer/Tahr) are shown being hunted. A domestic scene depicts a person toeing a horse; 

this,  however,  appears  to  be  a  very  late  creation.  Bulls/cows  depicted  in  the 

pictographs are definitely domesticated species. Rock‐art depiction and faunal remains 

of cattle have been reported from a host of sites in the Deccan Plateau region, and the 

earliest may date  to Neolithic/Megalithic  times. There  is no  authentic habitation  site 

dating to Neolithic/ Megalithic reported/excavated within the boundaries of Marayoor 

region or even Kerala state as such. Within the confines of Kerala, the Neolithic period 

is  represented  by  a  few  accidentally  found Neolithic  Celts,  and  the widely  spread 

Megalithic period is characterized by varied types of burial erections. In Idukki region, 

Celts have been  reported  from megalithic urn burials  (Sandra et al. 2017 524‐525).  In 

the Marayoor  valley,  the most  noticeable  and  abundant  cultural  vestiges  are  of  the 

megalithic period.  
 

 
Figure13: Ferral Cattle in Chinnar Wildlife Sanctury 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

570 

 

It is very difficult to date rock art with accuracy. Relying on colour, nature of attritions 

and overlaps,  five phases of pictographic  activity  are postulated  at Ezuthala  shelter. 

The earliest pictographs of Phase I are possibly the four bull figurines done in flat wash 

technique  using  dark  brownish‐red  or  burnt‐sienna  hue.  Cattle  depicted  in  the 

paintings need not date  to  the Neolithic period  as previously  assumed. Even  today, 

feral cattle similar to the ones depicted in the paintings can be seen freely roaming in 

the forested tracts of Anjanad valley and Chinnar sanctuary (Figure 13). 
 

Phase  II  is possibly  represented by  the pictographs  of  the  Sambar deer, Nilgiri  tahr 

(now faded). The deer is outlined naturalistically in brownish red‐hue and the Nilgiri 

tahr is painted in hue of orange‐red ochre in flat wash technique.  
 

Figure 14: Horse in Marayoor Figure 15: Gamalla Muggu 
 

Phase  III  is  represented  by  the  three  anthropomorphic  figures  that  overlap  or 

superimpose the bulls and other animal figurines, and hence are, obviously later than 

these.  It  has  been  suggested  that  the  serrated  lines  seen  on  the  body  of  the 

anthropomorphic  figure draws parallel  to  the Russet Coated Pottery associated with 

the  Megalithic  period,  dating  largely  to  early  historic  times  (Gurukkal  2010  107). 

Similar  seriated  lines are observed while  representing deceased ancestors  /  spirits  in 

death  ceremonies  practiced  by  the  Gamalla  community  of  Andhra  (Figure  15) 

(Thurston 1909 vol.2.257). Hence, serrated  lines noticed need not exactly be a practice 

limited to megalithic period. Given the large number of megaliths that lay scattered in 

Marayoor  region,  the  possibility  of  these  anthropomorphic  figures  being  painted 

during Megalithic‐Historic  times has a strong possibility. The animals overlapped by 

the  anthropomorphic  figures  are definitely  earlier  than  them but do not  seem  to go 

beyond the megalithic‐historic times in the region.  



Kumar 2018: 555‐574 

571 

 
Figure 16a: Chenganperu, Dolmen with Masonary Wall (Courtesy Nikhil Das) 

 

 
Figure 16b: Kundiapallam, Dolmen with Masonary Wall 

 

The megalithic monuments/  culture  in Marayoor  region does not  appear  to be very 

early.  There  are many  dolmens  here with  cairn  packing  and  a  stone masonry wall 

around it. In Tamilakam, dressed stone masonry work came to be used for temple and 

other constructions largely from the Pallava period (around 7th CE). No dressed stone 

masonry  works  dating  prior  to  this  have  been  reported.  The  well‐maintained 

alignment of the masonry walls and well set cornerstones of the enclosure wall around 

the megaliths in Marayoor indicate of their being erected possibly only posterior to 7th 

century  CE  (Figure  16a  and  16b).  The  habitation  site  at  Nachivayal,  excavated  by 

Nikhildas, also yielded potsherds possibly dating  from  the historic period  to modern 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

572 

times (Nikhildas 2018 109‐112; Pl.6.22, 6.25).  There is also an inscription on a monolith 

which mentions a Pallavaraya (Pallava king), all indicating that much of the habitation 

and  megalithic  dolmens  in  the  region  were  possibly  perpetuated  only  the  early 

historic/medieval period. 
 

Phase IV is represented by the horse, anthropomorphic figures and some abstract motif 

in white colour. The horse depicted here are similar to the ones noticed in Attala. The 

horse represented closely resembles the ones currently used for transporting goods to 

habitations unconnected by proper roads in the hilly terrains of Anjunad valley (Figure 

14). These white pictographic representations may date between the late medieval and 

modern times, considering Tamil writings are observed along with white pictographs 

in some of the cave and dolmen sites in the Marayoor region.  
 

Phase V will be represented by the modern graffiti paintings  in red and white colour 

and recording names in English alphabets as at the Ezuthuala, Vayumala etc.  
 

Conservation Issues  
The  rock‐art  site  of  Ezuthpara,  located  within  the  reserved  forest,  is  a  protected 

monument of the Archaeology Department; Government of Kerala. Though protected, 

the  Department  has  not  been  able  undertake  adequate  measures  towards  its 

conservation  and  preservation.   The  protected  area  has  not  been demarcated  nor  is 

there a protection notice board declaring its status. 
 

The rock where the paintings are found is a granite gneiss rock formation which might 

date back  to 2,500 million years. Some of  the oldest paintings  in  the concavity of  the 

rock may go back to Megalithic‐Historic times. As cited above, the megalithic dolmens 

in  this area are apparently very  late and may go only  to  the  early historic/medieval 

period and possibly continued to almost modern times. The paintings in the concavity 

of  the  rock  are  better  preserved  than  those  on  the  outer  surfaces.  There  are 

environmental and human factors affecting the paintings at the site.  
 

Environmental factors include, a) water seeping from the top which also drains with it 

salt  and minerals present  in  the  soil.  Salt  encrustations  in white  colour  can  be  seen 

dripping over  the paintings  in  the concavity of  the  rock  (Fig.5.1.1b). During summer 

months  the  evening  sun  from  around  2PM  to  5.30PM directly  falls on  the paintings 

(Fig.1). Despite the use of natural colours in the execution of the paintings, ultraviolet 

rays  contained  in  the  sunlight  are  causing  discoloration  and  obliteration.  Some 

paintings  are  hardly  visible  these  days.  The  human  indulgence  factor  is  obviously 

vandalism. There are visitors  scribbling  their names on  the  rock  surface  close  to  the 

paintings and sometimes on the paintings itself.   
 

Conservation Measures that could be Applied 
The  seepage of water  from  the  top needs  to be  checked. After  examining  the upper 

portions of the rock, measures may be taken to remove the accumulated mud,  if any, 



Kumar 2018: 555‐574 

573 

and  water  channeling  with  matching  cement  concreting,  without  being  obviously 

visible from the below may be done. There is an urgent necessity to check the excessive 

sunlight directly  falling on  the paintings. A  screen or  curtain matching  the  environs 

and made of eco‐friendly material like split bamboo or grass may be hung from the top 

of the shelter to the middle level to shade the paintings from direct sunlight.  
 

The shelter is in the reserved forest area and hence cannot be approached without the 

permission of the forest officials. This in fact restricts tourist movement to the site, and 

hence  in a way protects  the  site  from  the day  to day nuisances  created by  inflow of 

visitors. To  familiarize  the  importance of  the  rock art at  the  site, a  trilingual cultural 

notice  board  in  English,  Malayalam  and  Tamil  need  to  be  affixed  at  the  site.  A 

protection notice board needs to be  installed at the site to make vandals aware of the 

legal  consequence  if damages are  caused  to  the  rock art. The  immediate vicinity  the 

rock art site needs  to be barricaded or  fenced using  timber so  that people do not get 

access to the rock surface bearing paintings to scribble their names. 
 

Concluding Remarks 
Some  of  the  earliest  pictographs  from Marayoor  region  are  almost  certainly  from 

Ezuthuala/ Ezuthu para. However, even the earliest Pictographs in this shelter does not 

seem  to go beyond  the megalithic period which  itself  seems  to date only  to historic 

times.  
 

References  
Chandramouli, N. 2014. A concept of Style in Archaeology and Rock Art: A Case Study 

of Rock Art  in Peninsular  India,  in Rock Art Studies Concept, Methodology, 

Context, Documentation and Conservation Vol. I., Bansi Lal Malla (eds), Delhi: 

IGNCA and Aryan, pp.29‐56. 

Gurukkal,  Rajan.  2010.  Prehistoric  Life  in  the  southern Western  Ghats  Interpreting 

rock‐Art,  in Social Formations of Early South India, Delhi: Oxford University 

Press, pp.95‐120. 

Mahadevaiah,M and Veeraraghavan N. 2015. Rock art of Kurugodu, district Bellary, 

Karnataka  in Rock Art: Recent Researches  and New Perspectives  (festschrift  to 

Padma Shri. Dr.Yashodhar Mathapal), Ajit Kumar (Ed.), Delhi: New Bharatiya 

Book Corporation, pp. 399‐418. 

Mathpal, Yasodhar. 1998. Rock Art of Kerala, Delhi: Aryan Books and IGNCA 

Murugeshi,T.  2015.  A  note  on  Rock  Art  in  Coastal  Karnataka  in  Rock  Art:  Recent 

Researches  and  New  Perspectives  (festschrift  to  Padma  Shri.  Dr.Yashodhar 

Mathapal),  Ajit  Kumar  (Ed.),  Delhi:  New  Bharatiya  Book  Corporation, 

pp.429‐436. 

Nikhildas, N. 2018. Rock art and Megaliths of Maraiyur, Kerala, Delhi: B.R. Publishing. 

Sandra M.S, Ajit Kumar, Rajesh S.V and Abhayan G. S. 2017. A Preliminary Report on 

Megalithic  Sites  from Udumbanchola Taluk  of  Idukki District, Kerala,  in 

Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 5: 519‐527. 



ISSN 2347 – 5463Heritage: Journal of Multidisciplinary Studies in Archaeology 6: 2018 
 

574 

Thampi S.P. 1976. Maraiyur‐ A Key to the prehistoric archaeology of South Kerala,  in 

the Bulletin of the Deccan College Research Institute, Pune, vol.XXV, Nos.3‐5, 

pp.137‐44. 

Thampi, S.P. 1983. Prehistoric Archaeology of South Central Kerala with special reference to 

the Valley of Anjunad, unpublished PhD thesis, Poona: University of Poona.  

Thurston,  Edgar.  1909.  Castes  and  Tribes  of  Southern  India,  Delhi,  Asian  Educational 

Service, (Reprint, 2001). 

 

 

 

 


